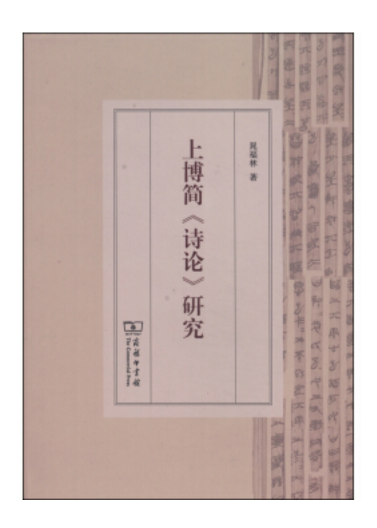
## 上博简《诗论》研究



上博简《诗论》研究\_下载链接1\_

著者:晁福林 著

上博简《诗论》研究\_下载链接1\_

标签

评论

不错不错~~~~~~~~

求合韶武雅颂之音。

所谓对孔子《诗》学思想的新发现,就是指对孔子《诗》学思想中"情"的发现。在孔子的《诗》学思想中有没有"情"的地位?如果说有,那么"情"占据了一个什么样的 位置?以往研究孔子《诗》学思想的文章,对这些问题都没有作出回答。 历史是个删节本,历史学家为了追求所谓的历史连续性,总是会有意的删除或无意的忽 略一些历史情节。尽管这会造成许多历史的断层,但历史又会以突出某点的方式转移人 们的注意力,造成强势话语对弱势话语的粗暴压制。而与此同时,观念史的研究则是要 千方百计的接近这些断层,以探得历史的真实。那么这些断层藏在什么地方呢? 它就藏 在传世文献最不为人注意的角落,而且常常由于它的突兀出现又突然消失,不能引起人 们的注意;或是遗憾的长眠地下,不知有没有重见天日的幸运。但如果有一天地下的文 献重见了天日,则必将给人的视觉以最猛烈的冲击,而且会解救被历史压制的东西, 它走出阴暗的角落。比如现在对于"情"的讨论就将经历这样的一幕。 的讨论 就郭店简《性自命出》、《语丛》及上博简《性情论》来看,在先秦有一个对"情"展开大讨论的时期,尤其是讨论"情"与"性"之间的关系。当时人对"情"非常重视, 而且基本上是高扬的态度,认为人的情感是人本性所固有的东西。至于"情"与 "的关系,人们认为礼是根据人情制作出来的,乐是人抒发感情的最主要的方式。但这种"情"论却被自汉儒以来的"性善情恶"的观念渐渐淹没了,传世文献中的零星记载也没有引起人们的重视。现在出土文献引发了人们的新思考,也启发人们在传世文献中也没有引起人们的重视。现在出土文献引发了人们的新思考,也启发人们在传世文献中 寻觅先秦"情"的踪迹。讨论的结果是大家认为传世文献与出土文献可以互证①。那么作为儒家学派创始人的孔子对"情"是什么态度呢?虽然《论语》中"情"字仅两见,但《礼记》等书中却保留有大量孔子论"情"的话②,从这些论述中我们不难看出,孔子是主"情"论者③。孔子的这种重情思想,自然会影响到他对《诗》的评价与阐释。 但由于历史汰选的结果,我们在《论语》孔子对《诗》的讨论中看不见他对《诗》与 情"关系的讨论,有的只是《诗》与礼,《诗》与修身关系的论述。所以以往对孔子《诗》学思想的讨论都集中在这一方面,而对于《诗》与"情"的关系却缺乏论述。现在 ,上博简《诗论》的发现适可弥补这方面的思想缺环。 《诗论》第1简:"诗亡离志,乐亡离情,文亡离言",是《诗论》开宗明义之论,也是《诗论》的纲要。"诗亡离志"与《礼记·孔子闲居》之"志之所至,诗亦至焉"相协,而"乐亡离情"则点明了孔子对"诗"与"情"关系的认识。诗与乐的讨论众所周知,孔子时代,诗与乐不分,孔子论诗也每每兼二者而论。比如《论语》中,孔子两评《关雎》,一见于《人佾》:"《关雎》乐而不淫,哀而不伤。"一见于《泰伯》:"师热之始。《光雎》之孔。洪洪亚郡耳共",武以为工业公丘。西北公法,其京 》:"师挚之始,《关雎》之乱,洋洋乎盈耳哉。"或以为于此论乐,而非论诗。其实不然,两评都是就诗与乐为说。先说"乐而不淫,哀而不伤。"从乐的角度来说,即所谓"人之情闻歌则感,乐者闻歌则感而为淫,哀者闻歌则感而为伤,《关雎》之声和而谓"人之情闻歌则感,乐者闻歌则感而为淫,哀者闻歌则感而为伤,《关雎》之声和而 平,乐者闻之而乐其乐,不至于淫;哀者闻之则哀其哀,不至于伤。此《关雎》之所以为美。"④从诗的角度而言,即所谓发乎情而止乎礼,故谓之和。上博简《孔子诗论》 评《关雎》为"攺",攺者,怡也、和也,因为其能以色喻于礼,能反纳于礼也。故其声则节,其文则礼,得中和之美,合中庸之道,是谓"哀而不淫,乐而不伤。"再说"《关雎》之乱,洋洋乎盈耳哉"。"乱"为音乐的卒章,如朱熹《四书集注》云:"乱,乐之卒章。"但"乱"也可以理解为诗的卒章,《楚辞》即以卒章为乱。《关雎》卒 章文意写君子以琴瑟钟鼓悦好所求之人,正如《诗论》第14简所云: "其四章则愉矣以琴瑟之说,拟好色之爱,以钟鼓之乐……"有琴瑟之乐,有钟鼓之乐,故云"洋洋盈耳"。所以司马迁在《史记·孔子世家》中记载: "三百五篇,孔子皆弦而歌之, "其四章则愉矣,

上博简《诗论》研究\_下载链接1\_

书评

上博简《诗论》研究\_下载链接1\_